# ПОСЛАНИЕ К ЕВРЕЯМ, Глава 4

## ДЕЛЕНИЕ НА АБЗАЦЫ В СОВРЕМЕННЫХ ПЕРЕВОДАХ

| UBS <sup>4</sup> | NKJV                                     | NRSV                                   | TEV                               | NJB                                    |
|------------------|------------------------------------------|----------------------------------------|-----------------------------------|----------------------------------------|
| Покой для народа |                                          | Предупреждение и                       | Покой для народа                  | Как достичь Божьей                     |
| Божьего          |                                          | увещевание                             | Божьего                           | земли покоя                            |
| (3:7-4:13)       | Обетование о покое                       | (3:7-4:13)                             | (3:7-4:13)                        | (3:7-4:13)                             |
| 4:1-11           | 4:1-10                                   | 4:1-11                                 | 4:1-7                             | 4:1-11                                 |
|                  | Слово раскрывает наше состояние          |                                        | 4:8-11                            |                                        |
|                  | 4:11-13                                  |                                        |                                   |                                        |
| 4:12-13          |                                          | 4:12-13                                | 4:12-13                           | 4:12-13                                |
| Иисус – великий  |                                          |                                        |                                   |                                        |
| Первосвященник   |                                          |                                        |                                   |                                        |
|                  | Наш<br>сострадательный<br>Первосвященник | Тема Иисуса как нашего Первосвященника | Иисус – великий<br>Первосвященник | Иисус – сострадательный Первосвященник |
| (4:14-5:10)      |                                          | (4:14-5:14)                            | (4:14-5:10)                       | (4:14-5:10)                            |
| 4:14-16          | 4:14-16                                  | 4:14-16                                | 4:14-16                           | 4:14-16                                |

# **ПРОЧТЕНИЕ ТРЕТЬЕ** (<u>смотри раздел «Как правильно читать Библию»</u>) ПОИСК НАМЕРЕНИЙ АВТОРА НА УРОВНЕ АБЗАЦЕВ

Настоящий комментарий для вас является, прежде всего, <u>руководством</u>, а это значит, что вы остаетесь ответственным за свое собственное истолкование Библии. Каждый из нас должен продвигаться в свете того, чем мы обладаем. Все первенство в процессе толкования принадлежит вам, Библии и Святому Духу. Вы не должны перекладывать свои обязанности на автора комментария и вам совершенно не следует сдаваться на его волю.

Прочтите главу за один присест. Определите ее темы. Сравните ваше собственное деление по темам с вариантами пяти современных переводов Библии. Деление библейского текста на абзацы не богодухновенно, но оно – ключ к определению авторского замысла, понимание которого важнее всего для толкования. В каждом абзаце должна быть одна, и только одна тема.

- 1. Первый абзац.
- 2. Второй абзац.
- 3. Третий абзац.
- 4. И так далее.

### ПОНИМАНИЕ КОНТЕКСТА

- А. Автор снова и снова возвращается то к теме превосходства Иисуса Христа, то к предостережению о необходимости крепко держаться Его.
- Б. Превосходство Иисуса (Нового Завета) над Ветхим Заветом:
  - 1. Он высшее откровение (не пророки, Евр.1:1-3)
  - 2. Он высший посредник (не ангелы, Евр.1:4-2:18)
  - 3. Он высший служитель (не Моисей, Евр.3:1-6)
  - 4. Он высший священник (не Аарон, Евр.4:14-5:10; 6:13-7:28)
  - Он высший завет (не Ветхий Завет, Евр.8:1-13; 9:15-22)
  - 6. Он высшее святилище (не храм, Евр.9:1-11, 23-28)
  - 7. Он высшая жертва (не животные, Евр.9:12-14; 10:1-18)

- 8. Он высшая гора (не Ветхий Завет как гора Синай и не Новый Завет как гора Сион, Евр.12:18-29)
- В. В свете превосходства Иисуса Христа в Послании присутствует целая серия предостережений против отвержения Его Евангелия (т.е. Нового Завета, ср. Иер.31:31-34; Иез.36:22-38) или возвращения к Иерусалиму (т.е. к Ветхому Завету):
  - 1. Евр.2:1-4
  - 2. Евр.3:7-4:13
  - 3. Евр.5:11-6:12
  - 4. Евр.10:19-39
  - 5. Евр.12:14-29

## подробное изучение

## СИНОДАЛЬНЫЙ ПЕРЕВОД: Евр.4:1-13

<sup>1</sup>Посему будем опасаться, чтобы, когда еще остается обетование войти в покой Его, не оказался кто из вас опоздавшим. <sup>2</sup>Ибо и нам оно возвещено, как и тем; но не принесло им пользы слово слышанное, не растворенное верою слышавших. <sup>3</sup>А входим в покой мы уверовавшие, так как Он сказал:

"Я поклялся в гневе Моем,

Что они не войдут в покой Мой",

хотя дела  $E \ge 0$  были совершены еще в начале мира. <sup>4</sup>Ибо негде сказано о седьмом  $\partial He$  так: и почил Бог в день седьмой от всех дел Своих. <sup>5</sup>И еще здесь:

"Не войдут в покой Мой".

 $^{6}$ Итак, как некоторым остается войти в него, а те, которым прежде возвещено, не вошли в него за непокорность,  $^{7}mo$  еще определяет некоторый день, "ныне", говоря через Давида, после столь долгого времени, как выше сказано:

"Ныне, когда услышите глас Его,

Не ожесточите сердец ваших".

<sup>8</sup>Ибо если бы Иисус *Навин* доставил им покой, то не было бы сказано после того о другом дне. <sup>9</sup>Посему для народа Божия еще остается субботство. <sup>10</sup>Ибо, кто вошел в покой Его, тот и сам успокоился от дел своих, как и Бог от Своих. <sup>11</sup>Итак постараемся войти в покой оный, чтобы кто по тому же примеру не впал в непокорность. <sup>12</sup>Ибо слово Божие живо и действенно и острее всякого меча обоюдоострого: оно проникает до разделения души и духа, составов и мозгов, и судит помышления и намерения сердечные. <sup>13</sup>И нет твари, сокровенной от Него, но все обнажено и открыто перед очами Его: Ему дадим отчет.

4:1

NASB, NKJV «бояться»

(синод. – «опасаться»)

NRSV, TEV «заботиться» NJB «Берегитесь»

Здесь ГЛАГОЛ употреблен в форме АОРИСТА СТРАДАТЕЛЬНОГО ЗАЛОГА (отложительной) СОСЛАГАТЕЛЬНОГО НАКЛОНЕНИЯ («давайте страшиться»). Предупреждения в Послании к Евреям (ср. Евр.2:1-4; 3:7-13; 4:1-13; 5:11-6:12; 10:26-39; и 12:14-17) вызывают чувство благоговейного страха (ср. Евр.4:11). Все эти предупреждения затрагивают основные темы – спасения и уверенности в спасении.

□ **«когда еще остается обетование войти в покой Его»** Здесь продолжается игра слов (т.е., «Его покой», ср. Евр.4:1,3,5,8,9,10,11), в которой автор пользуется раввинистической герменевтической терминологией, чтобы говорить о четырех составляющих истории и надежды народа Божьего:

1. Быт.2:2 – покой Бога на седьмой день сотворения мира

- 2. Чис. 13-14 покой Иисуса Навина, которым была Земля Обетованная
- 3. Пс.94:7-11 Божий покой продолжал оставаться доступным и во времена Давида
- 4. Евр. 4: 1,10-11 день покоя как мир с Богом и жизнь с Богом (небеса)

NASB, NKJV «не лишился этого»

(синод. – «не оказался...опоздавшим»)

NRSV «не смог достичь этого»

**TEV** «не смог получить обещанный покой»

NJB «чтобы кто не пришел слишком поздно для обетования о вхождении

в его место покоя»

Здесь отражается древнееврейский термин *chatha* («промахнуться, не достичь своей цели, не добиться своего, потерпеть неудачу»), который в Септуагинте переводится словом *hamartia*, означающим «терпеть неудачу, не достигать» или «оказаться недостаточным» (ср. Евр.12:15; Рим.3:23). Родственное этому значение — «приходить слишком поздно» (ср. NJB).

**4:2 «нам оно возвещено» (NASB – «Ибо действительно добрая весть проповедана нам»)** Речь идет о Евангелии об Иисусе Христе, Которого у всех есть возможность принять верой. До Христа это относилось к Божьему Слову, которое было дано в Ветхом Завете разными способами (напр., «не ешь от этого дерева»; «сделай ковчег»; «иди в землю, которую Я укажу тебе»; «храни закон»; «войди в Землю Обетованную», и т.д.). Каждый человек или группа людей должны были поверить Богу и ответить своей верой (т.е. совершить соответствующие действия) на Его Слово к ним. При Исходе по настоящему верующими оказались только Иисус Навин и Халев. Они поверили Божьему обетованию о Земле Обетованной, большинство же израильтян – нет.

«как и тем» Здесь имеются в виду те израильтяне, которые прислушались к пессимистическим словам десяти испугавшихся соглядатаев. Однако Иисус Навин и Халев не допустили сомнения по поводу Божьего обетования о покорении Земли Обетованной (ср. Чис.13-14), но сохранили веру, и поэтому они смогли войти в Ханаан, а их неверующие современники – нет.

NASB «потому что это не соединилось верой в тех, кто слышал»

(синод. – «не растворенное верою слышавших»)

NKJV «не смешалось с верой тех, кто слышал это»

NRSV «потому что они не были объединены верой с теми, кто слушал»

TEV «потому что они не приняли это с верой»

NJB «потому что они не разделили веру тех, кто действительно слушал»

В греческих рукописях в этой фразе присутствует разночтение. Наилучший проверенный вариант, которому можно доверять, содержит ПРИЧАСТИЕ МУЖСКОГО РОДА МНОЖЕСТ-ВЕННОГО ЧИСЛА ВИНИТЕЛЬНОГО ПАДЕЖА СОВЕРШЕННОГО ВИДА СТРАДАТЕЛЬНОГО ЗАЛОГА, которое должно относиться к вере Иисуса Навина и Халева (ср. NASB, NKJV, NRSV, REB). Другой вариант — это ПРИЧАСТИЕ МУЖСКОГО РОДА ЕДИНСТВЕННОГО ЧИСЛА ИМЕНИТЕЛЬНОГО ПАДЕЖА СОВЕРШЕННОГО ВИДА СТРАДАТЕЛЬНОГО ЗАЛОГА, которое должно обозначать веру в услышанную весть (ср. TEV, NJB, NIV).

Богословским вопросом здесь является вера (спасение) или недостаток/отсутствие веры у взрослых израильтян (20 лет и старше), которые были участниками Исхода. Что именно означал этот их недостаток веры, проявившийся при заслушивании доклада соглядатаев: что, в результате, (1) им не было позволено войти в Ханаан, или (2) им не было позволено войти на небеса? На этот вопрос нелегко ответить из-за присутствия у автора игры слов на основе термина «покой». По-видимому, наилучшим вариантом здесь будет следующий: утверждать, что у них оставалась изначальная вера в ЯХВЕ (т.е. спасение), но допустить, что у них не хватало веры, чтобы полностью доверяться каждому Его обетованию (напр., завоевание Ханаана). Это был чрезвычайно важный вопрос для читателей первого века. Означал ли

недостаток их стойкости в вере, что они никогда не были спасены, или же это лишь указывало на их слабую веру? Ф.Ф. Брюс в «Новом международном комментарии» [F. F. Bruce, *New International Commentary Series*] говорит следующее: «Практический вывод ясен: не слышание Евангелия приносит спасения само по себе, а принятие его верой; а если есть истинная вера, то она будет и стойкой верой» (стр. 73).

- **4:3 «как Он сказал»** Здесь форма СОВЕРШЕННОГО ВИДА ДЕЙСТВИТЕЛЬНОГО ЗАЛОГА ИЗЪЯВИТЕЛЬНОГО НАКЛОНЕНИЯ, которая неоднократно используется по отношению к богодухновенному Писанию (ср. Евр.1:13; 4:3,4; 10:5,9; 13:5), и которая может употребляться по отношению к Богу-Отцу или Богу-Сыну.
- □ Это цитата из текста Пс.94:11 (как и в Евр.4:5 и 3:11), но снова с добавлением ветхозаветной аллюзии на текст Быт.2:2, Божью Субботу (отдых в седьмой день сотворения мира).
- **4:4 «Ибо негде сказано» (NASB «Ибо Он сказал где-то»)** Эта фраза отображает раввинистическую идиому веры в богодухновенность всего Ветхого Завета (ср. Евр.2:6). «Где» (т.е. точное расположение текста) и «кто» (т.е. человеческий автор или текст) не было настолько же важным, насколько важным было подчеркнуть Божье авторство всего Священного Писания. Эти слова вовсе не подразумевают, что автор Послания забыл местонахождение ссылки на Ветхий Завет.
- □ **«о седьмом** *дне***»** Раввины утверждали, что Божья Суббота (т.е. «День Покоя») никогда не прекратится, потому что привычная формулировка из 1-й главы книги Бытие, «и был вечер, и было утро: день...», нигде в текстах Быт.2:2,3 не упоминается в связи с седьмым днем сотворения мира (ср. Исх.20:11).
- **4:5** Это цитата из текста Пс.94:11.
- **4:6 «за непокорность»** Непокорность является свидетельством неверности (ср. Евр.3:18; 4:6,11). Более широкий контекст 4-й главы отражает события, записанные в главах 13-14 книги Чисел, но конкретная духовная ссылка это текст Пс.94:7-11, в котором отражен опыт, пережитый Израилем у *Меривы*.

Термин «непокорность» присутствует в древних греческих унциальных рукописях A, B и D, в то время как в папирусном манускрипте  $P^{46}$  и в древней унциальной рукописи  $\aleph$  значится термин «неверие».

**4:7 «определяет некоторый день, "ныне", говоря через** Давида» От греческого термина, переведенного как «определяет», происходит английское (и русское) слово «горизонт», и он означает установление границ. Слов «через Давида» нет в древнееврейском тексте Пс.94:7-8, но Септуагинта корректно истолковывает и вставляет имя традиционного автора псалмов. Аргументация автора заключается в том, что Божий покой все еще оставался открытым даже во времена царствования Давида.

Текст Пс.94:7-11 несколько раз цитируется в контексте 3-й и 4-й глав. При этом каждый раз подчеркиваются разные части ветхозаветного текста (как в проповеди):

- 1. Евр.3:7-11 «не ожесточите сердца вашего», из Пс.94:8
- 2. Евр. 3:15 «где искушали Меня», из Пс. 94:9
- 3. Евр.4:3,5 «они не войдут в покой Мой», из Пс.94:11
- 4. Евр.4:7 «ныне/сегодня», из Пс.94:7

### □ «сердец» (NASB – «СЕРДЕЦ») См. ЧАСТНУЮ ТЕМУ «СЕРДЦЕ».

**4:8 «если»** Здесь – УСЛОВНОЕ ПРЕДЛОЖЕНИЕ ВТОРОГО ТИПА, которое часто называют «противоречащим действительности». Иисус Навин не ввел всех детей Израиля в покой. Термин «покой» в этом случае используется не в значении Ханаана, а в значении Божьего духовного покоя (ср. Евр.4:9-10). На основании текста Евр.4:8-10 становится очевидным, что

автор Послания к Евреям употребляет термин «покой» в четырех исторических/богословских смыслах:

- 1. Обетованная Земля Ханаана (Евр. 4:8, дни Иисуса Навина, Чис. 13-14)
- 2. благоприятная возможность уверовать в Бога (ср. Евр.4:9, дни Давида, Пс.94)
- 3. в тексте Быт.2 (Евр.4:4) покой Бога при сотворении мира (Евр.4:10)
- 4. небеса (Евр.4:1 и 11)

□ «**Иисус** *Навин*» В переводе короля Иакова значится имя «Иисус», что следует Женевскому и Епископскому переводам Библии, однако контекст требует здесь ветхозаветного имени *Иешуа* (англ. – «Джошуа» [Joshua]). Оба имени пишутся одинаково (т.е. *Иешуа* – на древнееврейском; *Иисус* – на арамейском)! Ранняя церковь часто использовала имя *Иешуа* как *Иисус* (ср. Деян.7:45, где сделана та же самая ошибка при переводе).

□ «**Он**» (*синод*. – *отсутствует*) Это слово должно обозначать Божественного автора 94-го псалма.

**4:9** Это обобщающий вывод авторского рассмотрения 94-го псалма. Было первое, исходное обетование покоя (ср. Быт.2:2); было второе, историческое осуществление обетования (Иисус Навин); была третья, более поздняя возможность (дни Давида); и все еще остается четвертая благоприятная возможность для каждого, кто выберет путь веры в Божьи обетования. Обратите внимание, что автор Послания использует выражение «народ Божий» по отношению к тем, кто верит в Иисуса Христа (не только к евреям).

**4:10,11** Все ГЛАГОЛЫ в тексте Евр.4:10-11 имеют форму АОРИСТА, которая (1) либо указывает на завершенность действия, либо (2) рассматривает всю жизнь как единое целое. Стихи 10 и 11 делают совершенно ясным, что термин «покой» в тексте Евр.4:10 означает небеса. Придет день, когда верующие «успокоятся от трудов своих» (ср. Отк.14:13), но текст Евр.4:11 так же ясно утверждает, что пока верующие живы физически, они должны постоянно пребывать в вере, покаянии, послушании и непоколебимости. Стих 11 содержит очень строгое предупреждение. Спасение дается абсолютно даром благодаря совершённому во всей полноте искупительному служению Иисуса Христа. Это — дар благодати от Отца и обличительный труд Святого Духа. И, тем не менее, суверенный Триединый Бог предпочел общаться с человечеством посредством заветных взаимоотношений. Человек должен откликнуться на Божий призыв однажды и затем продолжать отвечать Ему постоянно. Спасение — это не билет на небеса и не страховой полис от пожара, а постоянные, день-за-днем, взаимоотношения с Богом, которые ведут к формированию в верующем христоподобия! У завета есть привилегии и обязанности.

#### 4:11

NASB, NKJV «давайте будем усердными, чтобы войти в тот покой»

(синод. – «постараемся войти в покой оный»)

NRSV «Давайте употребим все усилия, чтобы войти в тот покой» TEV «Давайте сделаем всё что можно, чтобы получить этот покой»

NJB «Давайте поспешим, чтобы войти в это место покоя»

На английском языке создается ощущение, что эта фраза подчеркивает важность человеческих усилий в достижении Божьего покоя, но на греческом это слово означает лишь «гореть желанием», «спешить» (ср. 2Фес.2:17; 2Тим.4:9).

□ **«чтобы кто по тому же примеру не впал в непокорность»** См. комментарии к текстам Евр.3:18 и 4:6.

**4:12 «слово Божие»** Стихи 12 и 13 представляют собой одно предложение на греческом языке. Термин «слово» (*logos*) обозначает здесь не лично Иисуса Христа, как в тексте Ин.1:1, а произнесенное Богом слово (ср. Евр.13:7), или же записанное, как в ветхозаветных Писаниях или в новозаветном откровении. Самооткровение Бога описывается здесь тремя способами:

- 1. оно персонифицируется как обладающее жизнью в самом себе
- 2. оно как глубоко проникающая сила острого меча
- 3. оно как знающий абсолютно всё судья (ср. Евр.4:13)
- Х. Ю. Дана в своей книге «Иудейское христианство» [Jewish Christianity by H. Е. Dana] высказывает предположение, основанное на словоупотреблении в египетских папирусах, что термин «слово» (logos) означает «вычисление, подсчет» или «предъявление счета». Он утверждает, что это соответствует общей аргументации оригинального автора Послания в отношении того, что придет время Божественного подсчета через тщательное исследование каждого, и что автор использует для этого метафору хирурга (стр. 227). Следовательно, этот текст представляет собой описание не откровения слова Божьего, а проницательного суда Божьего. Это, конечно интересно, но автор Послания к Евреям часто использует термин logos и для обозначения слова Божьего (ср. Евр.2:2; 4:2; 5:13; 7:28; 13:7), так же как и греческий термин rhēma, обозначающий произнесенное слово (ср. Евр.6:5; 11:3).
- $\square$  **«живо и действенно и острее»** Эти слова отражают древнееврейское представление о силе произнесенного слова Божьего (ср. Быт.1:1,3,6,9,14,20,24,26; Пс.32:6,9; 148:5; Ис.40:8; 45:23; 55:11; 5:17-19; Мф.5:17-19; 24:35; 1Пет.1:23).
- □ **«острее всякого меча обоюдоострого»** Это говорит о проникающей силе Божьего слова (ср. Ин.12:48 и Отк.1:6; 2:12,16, где это используется по отношению к Иисусу Христу).
- □ «души и духа» Речь идет не об онтологической дихотомии в человеке, а о двойственности взаимосвязей человека и с нашей планетой, и с Богом. В книге Бытие древнееврейский термин nephesh («душа») используется по отношению и к человеку, и к животным, тогда как слово «дух» (ruah) употребляется только по отношению к человеку. Божье слово проникает в саму внутреннюю сущность человека. Этот текст не является библейским доказательством соответствующей природы человека, ни как состоящей из двух частей (дихотомической), ни как состоящей из трех частей (трихотомической) сущности (ср. 1Фес.5:23). Человек изображен в Библии, прежде всего, как единое целое (ср. Быт.2:7). Хорошее обсуждение основных взглядов на структуру человека (дихотомия, трихотомия, единое целое) вы найдете в книгах Милларда Дж. Эриксона «Христианское богословие» [Millard J. Erickson, Christian Theology], 2-е изд., стр. 440-457, и Фрэнка Стэгга «Полярные представления о существовании человека в библейской перспективе» [Frank Stagg, Polarities of Man's Existence in Biblical Perspective].
- □ **«и судит помышления и намерения сердечные»** В древнееврейском представлении «сердце» обозначало всего человека в целом и его внутренние мотивы и побуждения. См. ЧАСТНУЮ ТЕМУ «СЕРДЦЕ». Бог прекрасно распознает веру истинную и веру фальшивую.

**4:13 «но все обнажено и открыто»** Бог знает нас абсолютно и полностью (ср. 1Цар.16:7; Пс.7:10; 32:13-15; 138:1-4; Пр.16:2; 21:2; 24:12; Иер.11:20; 17:10; 20:12; Лк.16:15; Деян.1:24; 15:8; Рим.8:27).

NASB «открыто и обнажено»

(синод. - «обнажено и открыто»)

NKJV «обнажено и открыто» NRSV «обнажено и раскрыто» TEV «разоблачено и раскрыто»

NJB «изобличено и представлено полностью открытым»

Эта метафора буквально означает «обнажить шею, подняв подбородок». Она представляла собой предупреждение для судей; в данном случае она означает встречу в Судный день лицом к лицу с Богом, Который обладает полными знаниями о наших мотивах и побуждениях.

СИНОДАЛЬНЫЙ ПЕРЕВОД: Евр.4:14-16 (весь литературный фрагмент – до 5:10)

<sup>14</sup>Итак, имея Первосвященника великого, прошедшего небеса, Иисуса Сына Божия, будем твердо держаться исповедания нашего. <sup>15</sup>Ибо мы имеем не такого первосвященника, который не может сострадать нам в немощах наших, но Который, подобно нам, искушен во всем, кроме греха. <sup>16</sup>Посему да приступаем с дерзновением к престолу благодати, чтобы получить милость и обрести благодать для благовременной помощи.

**4:14** «Первосвященника великого» Первый раз автор Послания говорит об Иисусе как о великом Первосвященнике в тексте Евр.3:1-6. После предупреждений и увещеваний, записанных во фрагменте Евр.3:7-4:13, он снова возвращается к этой теме. Этому же образцу он следует и когда излагает новые предупреждения во фрагменте Евр.5:11-6:12, и при обсуждении священнических функций Иисуса во фрагменте Евр.6:13-10:39. См. ЧАСТНУЮ ТЕМУ «ИИСУС КАК ПЕРВОСВЯЩЕННИК».

Послание к Евреям – единственная книга в Новом Завете, где Иисус Христос называется «первосвященником». Авторское сравнение Ветхого Завета и Нового Завета продолжается. Для иудеев было чрезвычайно трудно воспринять и понять все это. Иисус не принадлежал к священническому колену Левия. Однако Иисус назван «священником» в текстах Евр.1:3; 2:17,18; 3:1. В Ветхом Завете Мессия представлен священником только в двух контекстах: Пс.109 и Зах.4, которые оба содержат как царский, так и священнический аспекты.

- □ **«прошедшего небеса»** Здесь форма СОВЕРШЕННОГО ВИДА. Иисус прошел через небеса (будь их даже 3 или 7), Он вернулся в присутствие Отца, а результаты Его пришествия (воплощения) и отшествия (вознесения) продолжают действовать. Следовательно, верующие могут и сейчас, при Его посредничестве, тоже проходить через небеса. В представлении гностиков небеса были ангельскими барьерами (эонами), но в Ветхом Завете они обозначали:
  - 1. атмосферу, где летали птицы
  - 2. окна на небе, откуда шел дождь
  - 3. небо со звездами, солнцем и луной
  - 4. место обитания Бога

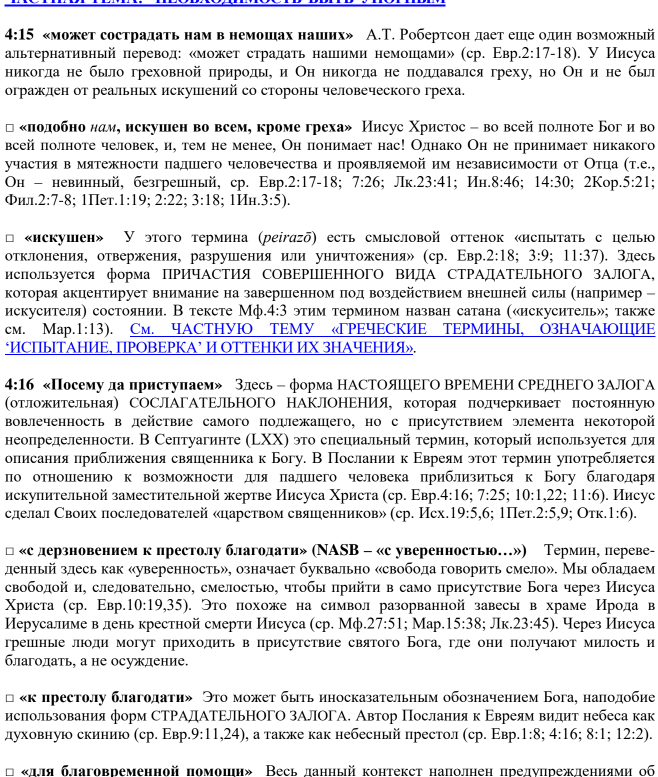
Между раввинами было много споров по поводу того, сколько же существует небес: три или семь (ср. Еф.4:10; 2Кор.12:2). Это же выражение раввины использовали и для описания небесной скинии, что данному контексту подходит лучше всего (ср. Евр.9:23-28).

#### ЧАСТНАЯ ТЕМА: НЕБЕСА И ТРЕТЬЕ НЕБО

- □ «Иисуса» Вполне возможно, что здесь присутствует типологическое обыгрывание Иисуса Христа как нового Иисуса Навина. Имя у обоих из них в точности одно и то же (Иешуа подревнееврейски [у Навина], Иисус по-арамейски [у Христа]). Автор Послания к Евреям широко использует ссылки на события Исхода. Как Иисус Навин ввел народ Божий в покой Земли Обетованной, точно так же Иисус Христос введет их в небеса.
- □ «Сына Божия» Это и ветхозаветный Божественный титул, применяемый по отношению к Иисусу из Назарета, но также этим автор и продолжает подчеркивать, что Иисус «Сын» (ср. Евр.1:2; 3:6; 5:8; 7:28). И это вовсе не случайно, что человеческая природа и Божественность Иисуса подчеркиваются вместе (ср. Иез.2:1 человечность; Дан.7:13 Божественность). Это главный фундамент новозаветной истины о личности Иисуса (ср. Ин.1:1,14; 1Ин.4:1-6).
- □ **«будем твердо держаться исповедания** *нашего***»** Здесь форма НАСТОЯЩЕГО ВРЕМЕНИ ДЕЙСТВИТЕЛЬНОГО ЗАЛОГА СОСЛАГАТЕЛЬНОГО НАКЛОНЕНИЯ. Это продолжение акцента на необходимости для христианина проявлять непоколебимость в вере (ср. Евр.2:1; 3:6,14). Наше первоначальное решение (обращение, ср. Ин.1:12; 3:16; Рим.10:9-13) должно быть в нас сбалансировано с постоянно продолжающимся ученичеством (ср. Мф.7:13-27; 28:19-20;

Еф.1:4; 2:10). Крайне важно и то, и другое! Вера должна проявляться в верности! Обсуждение темы «исповедание» приведено в комментарии к тексту Евр.3:1.

#### ЧАСТНАЯ ТЕМА: НЕОБХОДИМОСТЬ БЫТЬ УПОРНЫМ



опасности для нас в том случае, если мы не будем крепко держаться своего исповедания. Бог несомненно поможет нам во времена испытаний и искушений (1) через Иисуса Христа и (2)

исходя из Своего собственного характера.

## ВОПРОСЫ ДЛЯ ОБСУЖДЕНИЯ

Настоящий комментарий для вас является, прежде всего, <u>руководством</u>, а это значит, что вы остаетесь ответственным за свое собственное истолкование Библии. Каждый из нас должен продвигаться в свете того, чем мы обладаем. Все первенство в процессе толкования принадлежит вам, Библии и Святому Духу. Вы не должны перекладывать свои обязанности на автора комментария и вам совершенно не следует сдаваться на его волю.

Вопросы для обсуждения помогут вам обдумать основные темы этого раздела книги. Они призваны заставить вас задуматься, а не навязать вам какое-то окончательное толкование.

- 1. Почему эта глава так трудна для нашего понимания?
- 2. Почему в Послании к Евреям так часто подчеркивается необходимость «держаться»?
- 3. Есть ли какое богословское значение в том, что в тексте Евр.4:14 Иисус назван и «Иисусом», и «Сыном Божьим»?
- 4. Что это значит, что Иисус «прошел небеса»?
- 5. Как непоколебимость в вере связана с безопасностью/сохранением верующего?